
Je suis sacrée [Liberté, aime moi comme Je T'aime] - 1/3
 Plongeon dans Mea Shrim, le quartier des Ultras de Jérusalem. Un voyage que l'on n'oublie pas !

Tel un cataclysme, le jour est finalement venu où j'ai réalisé qu'internet pouvait (devait ?) surtout servir des
rêves, incarner des choix de vie que l'on n'a pas à juger, tenir en vie des êtres humains - trop rêveurs, peut-être
mais qui ont le droit de rêver sur ce site - et faire en sorte que si l'on ne peut pas changer le Monde, voire au
nom d'un indéfectible idéalisme le transformer en quelque chose de parfait grâce à cet outil qui condense si
précisément La Société, on parvienne, chacun à sa manière, à réaliser le tour de force de toucher dans la chair
de leur âme les personnes le peuplant et le modelant... Ne voyez dans mes propos aucune prétention, ni la
moindre leçon de morale, je ne veux essayer de montrer dans cet avis qu'une chose : l'Espoir. En cette heure
d'intolérance, quand tant de peuples vivent l'horreur au nom d'une couleur de peau, d'une religion ou plus
simplement d'une Différence, un film comme Kadosh est une lucarne ouverte sur l'intelligence et la
compassion. C'est donc bien de Kadosh, film israëlien présenté au Festival de Cannes en 1999, que j'ai choisi
de vous parler, au mieux pour vous donner envie de le découvrir avec vos yeux ; au pire (si l'on peut parler de
pire dans ces cas-là) pour vous montrer un peu de ce qu'ont vu les miens dans cette oeuvre certes peu connue
mais terriblement parlante ! 
 
 
 
 Ultime volet d'une trilogie consacrée aux villes israéliennes, Kadosh (qui signifie "sacré" en hébreu) est un
film étrange et troublant, à mi chemin entre le documentaire dont est issu son réalisateur Amos Gitaï et le
conte romanesque jouant de la parabole pour mettre en exergue quelques unes des facettes de la Ville Sainte.
Dans ses grandes lignes, le synopsis emprunte au livre La Répudiée signé Eliette Abecassis (Qumran, L'or et
la cendre) qui aux côtés d'Amos Gitaï s'emploie au co-scénarisme : Rivka et Malka, deux soeurs très attachées
l'une à l'autre vivent, de nos jours, dans le quartier juif ultra-orthodoxe de Mea Shearim. Tandis que la
première, mariée depuis dix ans à Meïr qu'elle aime profondément, est sur le point d'être répudiée car, selon le
Talmud, elle n'a pu donner de descendant à son mari et est jugée stérile malgré les preuves de la médecine, la
seconde qui est éprise d'un jeune laïc, mis au ban de la religion, est promise à Youssef, un homme qu'elle
n'aime pas... Se pose ainsi la vitale question des Choix... 
 
 
 Après Devarim (1995) tourné à Tel-Aviv qui observait la génération des fils des pionniers et Yom Yom
(1998) à Haïfa où est davantage considéré le métissage et les brassages entre Israéliens et Palestiniens, Amos
Gitaï porte avec Kadosh un regard aiguisé sur Jérusalem, ce carrefour de peuples, de cultures et de religions
vieux de plus de trois mille ans, à l'aspect médiéval et humain ô combien fascinant et dépeint plus
particulièrement, sous forme de pamphlet, les ravages de l'intégrisme religieux dans la sphère "ultra" de Mea
Shearim. 
 
 Evoquer la mosaïque Jérusalem, y compris pour un Israëlien se proclamant laïc, c'est se heurter
inévitablement aux problèmes du Regard et de la Lecture selon qu'on l'observe par le Judaïsme, l'Islam, le
Christianisme ; ou encore selon la diversité des origines de ses habitants. Se colletant à l'exercice de la
manière la plus scrupuleuse qui soit par l'exploration quasi ethnologique de ses quartiers anciens, microcosmes
délimités par des frontières qui sont presque comme des lignes de démarcation des conflits, Amos Gitaï en
extrait un surprenant condensé d'images, de relations [sociales], d'identités, d'Histoire(s). Filmée sur les
lieux-même (exploit d'ouverture des religieux) et servie par un superbe travail d'image et de lumière, au coeur
de ce très particulier et exceptionnel Mea Shearim, ici dévoilé, « quartier protégé », presque « interdit » qui se
préserve si farouchement par la « décence » de toute relation exotique avec le reste de la Ville Sainte,
communauté coupée des réalités et où le temps semble s'être arrêté, c'est l'une des visions «juives» possible de
Jérusalem, entrecoupée de points de vue croisés avec ses paysages d'humanités, sa spécificité, ses
caractéristiques propres, que l'on effleure : le Sacré. 

Extrait du site https://www.france-jeunes.net - 1/3



Je suis sacrée [Liberté, aime moi comme Je T'aime] - 2/3
 
 
 Que l'on comprenne, que l'on l'accepte ou non, dans Kadosh, tout est sacré jusqu'au titre, mais Kadosh est plus
qu'une histoire sacrée. Quand on entre dans le film, on découvre alors une autre façon de vivre, d'autres
vêtements, un autre rapport à l'espace, au temps, à l'individu. Kadosh, ce sont des Vies, de l'Amour, des Choix,
aussi. Kadosh, à mes yeux, c'est avant tout chose l'histoire de deux destins, de deux femmes censées
représenter la société juive et confrontées à la loi étouffante du rabbin et c'est dans leur regard fébrile, capté
par le jeu intimiste de la caméra entre silence, soumission et rébellion, qu'Amos Gitaï expose son point de vue
sur la Religion juive et qu'il dévoile également le point de vue de cette communauté sans pour autant la juger. 
 
 Car à travers Rivka et Malka, Amos Gitaï dresse le portrait de son pays où cohabitent dans une proximité
effrayante des modes de vies complètement différents et dans lesquels chacun pense détenir la vérité, Kadosh
souligne aussi la grande contradiction inhérente aux religions monothéistes, c'est-à-dire la place qu'elles
accordent aux femmes. C'est étrangement l'un de leurs points communs : le pouvoir religieux est un pouvoir
exercé par les hommes. Ici, l'une est soumise, l'autre est rebelle ; leurs chemins, pourtant si proches en raison
des liens de sang et de foi, sont diamétralement opposés et chacune tente de convaincre l'autre que sa vie est
meilleure ou que ses aspirations au bonheur sont plus justes. A Mea Shearim plus qu'ailleurs, la communauté
définit ses membres par leur obéissance aux textes sacrés et par leur respect du rite ; les femmes subissent
avant tout les rituels et les commandements englobent les trois-cent-soixante-cinq jours de l'année, les
vingt-quatre heures d'une journée, prévoyant toutes les relations et toutes les situations humaines, intimes,
sexuelles ; la naissance, la mort, l'amour, la séparation, le travail, les loisirs. Ainsi, au fil d'un scénario très
détaillé, ponctué par des mots tantôt froids, tantôt tendres, des regards, du silence envahissant, des espaces
exigus et oppressants, des chambres tristes, des ruelles étroites et sombres, les «Yeshiva», les rituels et prières
en plans-séquences qui rythment le film comme ils rythment une journée et les grandes étapes de la vie,
comprend-ton mieux pourquoi ce sont les femmes, tout au long des 1h50 que dure le film, qui (re)mettent en
question, dans cet univers hermétique, la légitimité de la façon d'agir des hommes, dont la seule obéissance,
pour leur part, est celle due aux commandements de la Torah.
 
 
 
 En plaçant ses héroïnes en situation de rupture, chacune à sa façon, à cause de leurs sentiments, Rivka en
acceptant la répudiation parce qu'on la croit stérile et Malka en revenant à son «Yaakov» malgré un mariage
forcé, Amos Gitaï développe une part «féminine» subtile pour montrer leur besoin d'amour, les sentiments de
compassion qu'elles éprouvent l'une pour l'autre, et les limites imposées par la communauté à ces sentiments.
Dans la geôle de leurs contradictions intérieures, des contradictions même des rites et le sondage intime de ce
fondamental rapport de l'individu à la communauté où les notions d'accomplissement individuel et de
satisfaction personnelle sont rejetées puisque le seul intérêt tient à la continuité et régénération «positive» de la
communauté par l'inclusion totale, voilà donc que deux femmes amoureuses composent avec des alternatives
qui n'en sont déjà plus et qui deviennent la vraie Liberté qu'elles cherchent comme les chimères... Les conflits
qui lient sept personnages de Kadosh Rivka, Méir, Malka, Yossef, Yaakov, le rabbin et la mère des deux
soeurs sont le reflet d'une lutte et d'une tension qui peut prendre plusieurs formes : la tension entre
fondamentalistes et modérés au sein de la société israélienne, entre l'homme et la femme, et entre l'individu et
sa communauté... On y sent la peur, l'obsession "tortu(r)euse" de la pureté (de la race, du quotidien), la
dimension mystique de la Religion qui n'est que Mots souvent vides ou aseptisés - n'est-ce pas valable pour
toute religion, même la Cyber Religion pour certains ?-, la recherche d'une identité plus construite où chacun
ne peut néanmoins pas participer à l'élaboration d'un sens et ne se construit donc pas un univers spirituel
personnel fondé sur l'essentiel dialogue intellectuel et de l'âme, le rappel à sa propre biographie et ses racines,
l'expérience, la jouissance de la découverte. En Rivka et Malka éclosent à merveille le statut de la femme, le
mécanisme du groupe "agressé" qui devient "agresseur", le poids de la loi divine et rejet de la différence

Extrait du site https://www.france-jeunes.net - 2/3



Je suis sacrée [Liberté, aime moi comme Je T'aime] - 3/3
traversant ce film de l'intérieur non sans caricature, mais offrant tout de même un tableau d'une extraordinaire
crudité des mécaniques de l'intolérance en marche. Et pourtant, la Liberté est partout dans Kadosh, suffocante,
vibrante et vivante tel un hymne à la Vie, paradoxalement bridée pour être mieux élevée au centre du propos,
accentuée par les mises en rupture, la condamnation ou la réclusion comme pour rappeler la nécessité d'exister
pour Soi. L'Amour est là, aussi. Fort, violent et douloureux, éprouvant mais plein d'Espoirs et de Rêves... 
 
 
 Oh oui, croyez le bien, ce film est fort, très fort en soi, malgré les faiblesses de la mise en scène, le
classicisme de sa construction qui n'agit plus par fragmentation de la narration mais par progression prévisible
du dénouement dramatique, un fictionnel peut-être trop romancé même si le goût folklorique a été, par chance,
gommé, les longueurs qu'on peut lui reprocher sur bien des passages ou encore le manque de nuances dans ses
portraits. - Je me souviens par exemple de cette scène étonnante où Rivka subit son premier examen
gynécologique et que Gitaï expose comme le sommum des heurts entre l'orthodoxie et la laïcité tout comme il
fait d'une scène presque finale le sommum de l'anti-érotisme -. [Ô Toi, divin baiser]... 
 
 
 Selon Gitaï, il fallait la simplicité pour montrer toute la complexité des êtres, des conditions, des situations. Il
fallait la sobriété absolue pour donner à cette histoire un climat passionné et rigoureux et rester très proche de
ces gens, tout en montrant leur spécificité, à travers ces sept biographies. Tout ce que je dis là doit vous
sembler bien contradictoire, pourtant, ça ne l'est pas, je vous l'assure ! On découvre continûment le
mouvement minutieux de la caméra agissant tel un métronome pour suivre le temps dans la communauté, le
temps interne à chaque caractère, mesurer enfin l'exil intime... On saisit le regard sur les objets dans l'espace,
d'une certaine façon, dans un certain ordre qui impulse le rythme et apporte une qualité rituelle au mouvement
; on perçoit ces géométries où l'une sert à décrire l'autre. C'est la grande force de Kadosh de pouvoir établir ces
rituels et de les créer en filmant comme si le cinéma devenait lui-même un grand rituel que l'on observe et
auquel on participe et tendait vers une certaine simplicité, pour ne pas devenir un exercice formel futile. Plus
les destinées se complexifient et acquièrent leur charge émotive, plus on est proche du drame, de ces
personnages que l'on pourrait représenter dans un tout autre monde. Les acteurs principaux Yaël Abecassis
(Rivka), Metail Barda (Malka),Yoram Hattab (Meïr) , Ouri Klauzner (Yossef), Youssef Abu Warda (le rabbin)
ne sont pas étranger à ce sentiment non plus. Ils servent cet esprit voulu par Gitaï avec un jeu précis, une
sincérité et une force inouïes, liées sûrement au fait que chacun s'est totalement immergé dans cet
espace-temps pour le découvrir mentalement et spirituellement et mieux incarner les dimensions de rage, de
violence, de passion et parfois même de folie. 
 
 
 En un sens, de manière dérangeante et prenante, Kadosh m'a permis de mieux comprendre les frustrations que
c(l)es gens éprouvent, et c'est la raison pour laquelle je ne porte pas de jugement aujourd'hui, contrairement à
mon premier avis sur le sujet où j'y condamnais volontiers l'intolérance du groupe évoqué. Je peux
comprendre le regard critique sur le monde moderne de ceux qui ont besoin d'une expérience spirituelle. Je
n'accepte pas leur solution, parce qu'ils cherchent à établir des structures autoritaires auxquelles je n'adhère
pas, mais je ne peux les juger car je ne les connais pas et que je ne vis pas les conditions qui sont les leurs dans
un contexte, un espace et un temps donné. Mais je comprends leurs besoins et leurs efforts. J'ai choisi de
respecter et de n'en tirer que le bon... la réflexion qu'il m'a inspirée, la Liberté qu'il m'a réapprise... [L'Amour,
plus fort que tout] surtout...

Extrait du site https://www.france-jeunes.net - 3/3


