france-jeunes;

Je suis sacrée [Liberté, aime moi comme Je T'aime] - 1/3

Plongeon dans Mea Shrim, le quartier des Ultras de Jérusalem. Un voyage quel'on n'oublie pas!

Tel un cataclysme, lejour est finalement venu ou j'ai réalisé qu'internet pouvait (devait ?) surtout servir des
réves, incarner des choix de vie gue l'on n'‘a pas ajuger, tenir en vie des étres humains - trop réveurs, peut-étre
mais qui ont le droit de réver sur ce site - et faire en sorte que si 1'on ne peut pas changer le Monde, voire au
nom d'un indéfectible idéalisme le transformer en quel que chose de parfait grace a cet outil qui condense si
précisément La Société, on parvienne, chacun a samaniere, aréaliser le tour de force de toucher dansla chair
de leur ame les personnes le peuplant et le modelant... Ne voyez dans mes propos aucune prétention, ni la
moindre lecon de morale, je ne veux essayer de montrer dans cet avis qu'une chose : I'Espoir. En cette heure
d'intolérance, quand tant de peuples vivent I'horreur au nom d'une couleur de peau, d'une religion ou plus
simplement d'une Différence, un film comme Kadosh est une lucarne ouverte sur I'intelligence et la
compassion. C'est donc bien de Kadosh, film israélien présenté au Festival de Cannes en 1999, quej'ai choisi
de vous parler, au mieux pour vous donner envie de le découvrir avec vos yeux ; au pire (s I'on peut parler de
pire dans ces cas-1a) pour vous montrer un peu de ce qu'ont vu les miens dans cette oeuvre certes peu connue
mais terriblement parlante!

Ultime volet d'une trilogie consacrée aux villes israéliennes, Kadosh (qui signifie "sacré" en hébreu) est un
film étrange et troublant, a mi chemin entre le documentaire dont est issu son réalisateur Amos Gitai et le
conte romanesqgue jouant de la parabole pour mettre en exergue quel ques unes des facettes de la Ville Sainte.
Dans ses grandes lignes, |e synopsis emprunte au livre La Répudiée signé Eliette Abecassis (Qumran, L'or et
lacendre) qui aux cotés d'/Amos Gital semploie au co-scénarisme : Rivka et Malka, deux soeurs tres attachées
I'une al'autre vivent, de nos jours, dans le quartier juif ultra-orthodoxe de Mea Shearim. Tandis que la
premiére, mariée depuis dix ans a Meir qu'elle aime profondément, est sur le point d'étre répudiée car, selon le
Tamud, elle n'a pu donner de descendant & son mari et est jugée stérile malgré les preuves de lamédecine, la
seconde qui est éprise d'un jeune laic, mis au ban de lareligion, est promise a Y oussef, un homme qu'elle
n'‘aime pas... Se pose ainsi la vitale question des Choix...

Apres Devarim (1995) tourné a Tel-Aviv qui observait la génération des fils des pionniers et Y om Yom
(1998) a Haifa ou est davantage considéré e métissage et |es brassages entre Israéliens et Pal estiniens, Amos
Gital porte avec Kadosh un regard aiguisé sur Jéerusalem, ce carrefour de peuples, de cultures et de religions
vieux de plus de trois mille ans, al'aspect médiéval et humain 6 combien fascinant et dépeint plus
particulierement, sous forme de pamphlet, les ravages de I'intégrisme religieux dans la sphére "ultra’ de Mea
Shearim.

Evoquer la mosaique Jérusalem, y compris pour un Israélien se proclamant laic, c'est se heurter
inévitablement aux problémes du Regard et de la Lecture selon qu'on I'observe par le Judaisme, I'lslam, le
Christianisme ; ou encore selon la diversité des origines de ses habitants. Se colletant al'exercicedela
maniere la plus scrupuleuse qui soit par I'exploration quasi ethnologique de ses quartiers anciens, microcosmes
délimités par des frontieres qui sont presque comme des lignes de démarcation des conflits, Amos Gitai en
extrait un surprenant condensé d'images, de relations [sociales], didentités, d'Histoire(s). Filmée sur les
lieux-méme (exploit d'ouverture des religieux) et servie par un superbe travail dimage et de lumiére, au coeur
de cetrés particulier et exceptionnel Mea Shearim, ici dévoilé, « quartier protégeé », presgue « interdit » qui se
préserve si farouchement par la « décence » de toute relation exotique avec le reste de la Ville Sainte,
communauté coupeée des réalités et ou le temps semble Sétre arrété, c'est I'une des visions «juives» possible de
Jérusalem, entrecoupée de points de vue croises avec ses paysages d’humanités, sa specificite, ses
caracteéristiques propres, que I'on effleure : le Sacré.

Extrait du site https://www.france-jeunes.net - 1/3



france-jeunes;

Je suis sacrée [Liberté, aime moi comme Je T'aime] - 2/3

Que I'on comprenne, que I'on I'accepte ou non, dans Kadosh, tout est sacré jusgu'au titre, mais Kadosh est plus
gu'une histoire sacrée. Quand on entre dans le film, on découvre aors une autre fagcon de vivre, d'autres
vétements, un autre rapport al'espace, au temps, al'individu. Kadosh, ce sont des Vies, de I'’Amour, des Choix,
aussi. Kadosh, a mes yeux, c'est avant tout chose I'histoire de deux destins, de deux femmes censées
représenter la société juive et confrontées alaloi étouffante du rabbin et c'est dans leur regard fébrile, capté
par lejeu intimiste de la caméra entre silence, soumission et rébellion, qu'Amos Gitai expose son point de vue
sur laReligion juive et qu'il dévoile également le point de vue de cette communauté sans pour autant lajuger.

Car atravers Rivka et Malka, Amos Gital dresse le portrait de son pays ou cohabitent dans une proximité
effrayante des modes de vies completement différents et dans lesgquels chacun pense détenir la vérité, Kadosh
souligne aussi la grande contradiction inhérente aux religions monothéistes, c'est-a-dire la place qu'elles
accordent aux femmes. C'est étrangement I'un de leurs points communs : le pouvoir religieux est un pouvoir
exercé par leshommes. Ici, I'une est soumise, 'autre est rebelle ; leurs chemins, pourtant si proches en raison
des liens de sang et de foi, sont diamétralement opposés et chacune tente de convaincre |'autre que savie est
meilleure ou que ses aspirations au bonheur sont plus justes. A Mea Shearim plus qu'ailleurs, la communauté
définit ses membres par leur obéissance aux textes sacrés et par leur respect du rite ; les femmes subissent
avant tout lesrituels et les commandements englobent |es trois-cent-soixante-cing jours de |I'année, les
vingt-quatre heures d'une journée, prévoyant toutes les relations et toutes les situations humaines, intimes,
sexuelles ; lanaissance, lamort, I'amour, la séparation, le travail, lesloisirs. Aingi, au fil d'un scénario trés
détaillé, ponctué par des mots tant6t froids, tantét tendres, des regards, du silence envahissant, des espaces
exigus et oppressants, des chambres tristes, des ruelles étroites et sombres, les «Y eshiva», lesrituels et prieres
en plans-sequences qui rythment le film comme ils rythment une journée et les grandes étapes de lavie,
comprend-ton mieux pourquoi ce sont les femmes, tout au long des 1h50 que dure le film, qui (re)mettent en
question, dans cet univers hermétique, lalégitimité de lafagon d'agir des hommes, dont la seule obéissance,
pour leur part, est celle due aux commandements de la Torah.

En placant ses héroines en situation de rupture, chacune a safacon, a cause de leurs sentiments, Rivka en
acceptant larépudiation parce qu'on la croit stérile et Malka en revenant a son «Y aakov» malgré un mariage
forcé, Amos Gital développe une part «féminine» subtile pour montrer leur besoin d'amour, les sentiments de
compassion qu'elles éprouvent I'une pour I'autre, et les limites imposeées par la communauté a ces sentiments.
Dans la gedle de leurs contradictions intérieures, des contradictions méme des rites et e sondage intime de ce
fondamental rapport de I'individu ala communauté ou les notions d'accomplissement individuel et de
satisfaction personnelle sont rejetées puisque le seul intérét tient ala continuité et régénération «positive» de la
communauté par |'inclusion totale, voila donc que deux femmes amoureuses composent avec des alternatives
gui n'en sont déja plus et qui deviennent lavraie Liberté gu'elles cherchent comme les chimeres... Les conflits
qui lient sept personnages de Kadosh Rivka, Méir, Malka, Y ossef, Y aakov, le rabbin et la mere des deux
soeurs sont le reflet d'une lutte et d'une tension qui peut prendre plusieurs formes : latension entre
fondamentalistes et modérés au sein de la société israélienne, entre I'homme et lafemme, et entre I'individu et
sacommunauté... On'y sent la peur, I'obsession "tortu(r)euse" de la pureté (de larace, du quotidien), la
dimension mystique de la Religion qui n'est que Mots souvent vides ou aseptisés - n'est-ce pas valable pour
toute religion, méme la Cyber Religion pour certains ?-, la recherche d'une identité plus construite ou chacun
ne peut néanmoins pas participer al'éaboration d'un sens et ne se construit donc pas un univers spirituel
personnel fondé sur |'essentiel dialogue intellectuel et del'ame, le rappel a sa propre biographie et ses racines,
I'expérience, lajouissance de la découverte. En Rivka et Malka éclosent a merveille le statut de lafemme, le
meécanisme du groupe "agresse" qui devient "agresseur”, le poids de laloi divine et rejet de la différence

Extrait du site https://www.france-jeunes.net - 2/3



france-jeunes;

Je suis sacree [Liberte, aime moi comme Je T'aime] - 3/3

traversant ce film de I'intérieur non sans caricature, mais offrant tout de méme un tableau d'une extraordinaire
crudité des mécaniques de I'intol érance en marche. Et pourtant, la Liberté est partout dans Kadosh, suffocante,
vibrante et vivante tel un hymne alaVie, paradoxaement bridée pour ére mieux éevée au centre du propos,
accentuée par les mises en rupture, la condamnation ou la réclusion comme pour rappeler la nécessité d'exister
pour Soi. L'Amour est 13, aussi. Fort, violent et douloureux, éprouvant mais plein d'Espoirs et de Réves...

Oh oui, croyez le bien, ce film est fort, trés fort en soi, malgré les faiblesses de la mise en scene, le
classicisme de sa construction qui n'agit plus par fragmentation de la narration mais par progression prévisible
du dénouement dramatique, un fictionnel peut-étre trop romancé méme si le golt folklorique a été, par chance,
gommeé, les longueurs qu'on peut lui reprocher sur bien des passages ou encore |e mangue de nuances dans ses
portraits. - Je me souviens par exemple de cette scéne étonnante ou Rivka subit son premier examen
gynécologique et que Gitai expose comme le sommum des heurts entre |'orthodoxie et 1a laicité tout commeil
fait d'une scéne presque finale le sommum de I'anti-érotisme -. [O Toi, divin baiser]...

Selon Gital, il fallait lasimplicité pour montrer toute la complexité des étres, des conditions, des situations. |1
fallait la sobriété absolue pour donner a cette histoire un climat passionné et rigoureux et rester trés proche de
ces gens, tout en montrant leur spécificité, atravers ces sept biographies. Tout ce que je disladoit vous
sembler bien contradictoire, pourtant, ca ne |'est pas, je vous I'assure ! On découvre continlment le
mouvement minutieux de la caméra agissant tel un métronome pour suivre le temps dans la communauté, le
temps interne a chaque caractere, mesurer enfin I'exil intime... On saisit le regard sur les objets dans |'espace,
d'une certaine fagon, dans un certain ordre qui impulse le rythme et apporte une qualité rituelle au mouvement
; 0N percoit ces géomeétries ou I'une sert adécrire I'autre. C'est la grande force de Kadosh de pouvoir établir ces
rituels et de les créer en filmant comme si e cinéma devenait [ui-méme un grand rituel que I'on observe et
auquel on participe et tendait vers une certaine simplicité, pour ne pas devenir un exercice formel futile. Plus
les destinées se complexifient et acquiérent leur charge émotive, plus on est proche du drame, de ces
personnages que |'on pourrait représenter dans un tout autre monde. Les acteurs principaux Y aél Abecassis
(Rivka), Metail Barda (Malka),Y oram Hattab (Meir) , Ouri Klauzner (Y ossef), Y oussef Abu Warda (e rabbin)
ne sont pas étranger a ce sentiment non plus. I1s servent cet esprit voulu par Gital avec un jeu precis, une
sincérité et une force inouies, liées sirement au fait que chacun sest totalement immergé dans cet
espace-temps pour le découvrir mentalement et spirituellement et mieux incarner les dimensions de rage, de
violence, de passion et parfois méme de folie.

En un sens, de maniére dérangeante et prenante, Kadosh m'a permis de mieux comprendre les frustrations que
c(l)es gens éprouvent, et c'est laraison pour laquelle je ne porte pas de jugement aujourd'hui, contrairement a
mon premier avis sur le sujet ou j'y condamnais volontiers |'intolérance du groupe évoqué. Je peux
comprendre le regard critique sur le monde moderne de ceux qui ont besoin d'une expérience spirituelle. Je
n'accepte pas leur solution, parce qu'ils cherchent & établir des structures autoritaires auxquelles je n'adhéere
pas, mais je ne peux lesjuger car je ne les connais pas et que je ne vis pas les conditions qui sont les leurs dans
un contexte, un espace et un temps donné. Mais je comprends leurs besoins et leurs efforts. Jai choisi de
respecter et de n'en tirer que le bon... laréflexion qu'il m'ainspirée, la Liberté qu'il m'aréapprise... [L'Amour,
plus fort que tout] surtout...

Extrait du site https://www.france-jeunes.net - 3/3



